
 מרדכי לינזר

 מנחות פח

 

 לוג ומחצה לחביתי כה"ג

 להקריב הראוי השמן שכל ותירץ דצריךזה, והלא כל השמן היה מתקדש ברביעית הלוג. לאמאי הוצרכו  הק' המל"מ (יג מעה"ק ג)
 אמאי היה. אבל הק' לדעת הרמב"ם שהיה עושה י"ב חלות וחוצהו, החלות לעשות שמתחיל בשעה קדוש כולו שיהיה צריך בבקר

מקדש של בוקר לבד, ותירץ דאכתי היה דין לקדש לוג ומחצה לבד, ושוב לוג ומחצה לבד, כמו לגבי עשרון שהיה מביא עשרון שלם 
והמל"מ העיר עוד דבין כך, בשמן לא היה דין לקדש כל ג' לוגין  .וחוצהו [אלא דהתם יש פסוק, ואילו הכא אין פסוק, וצ"ע]

 יה בסולת, דהתם גזה"כ דבעינן לקדש שלם.יחד ואח"כ לחצות, כמו שה

והמל"מ הק' עוד על השמטת הרמב"ם מהאי דין שמקדש לוג ומחצה. והשפ"א (בד"ה א"ל) דן לומר דרבנן סברי דסגי שמתקדש 
בלוג ומחצה, ודוקא ר"ש סובר שצריך לקדש לוג ומחצה, ורבנן תירצו לו לפי שיטתו, אבל הם עצמם סוברים שאין צריך לקדש 

 ומחצה. לוג

 לוג של ור"ש אמר לרבנן דכלי שמשמש מדה זו אינו משמש מדה אחרת, ובטעמא דרבנן חולקים ע"ז, כתבו התוס' (ד"ה אף) דמדה
והגרי"ז (ד"ה אמרו) תירץ דאליבא דרבנן  .ולמנורה ולתודה לסוטה טובא למילי צריך לוג חצי אבל לחביתין אלא צריכה לא ומחצה

לא היה דין למדוד לוג ומחצה, אלא לדעת המידה, ולהכי אפשר למדוד בחצאי לוגין, משא"כ לר"ש היה דין למדוד לוג ומחצה, 
 ולהכי בעינן מדה לזה. ולפ"ז מיושב השמטת הרמב"ם, שלא היה צריך הדין איך מודדים לוג ומחצה, שלא היה בזה דין מדידה

  בפנ"ע. 

 

 אבל יותיר מלאים קרינן 

הלקה"ל בתורת הקדשים אות ד' והחזו"א (מנחות סי' כז סק"ד) כתבו שזהו רק בשיעור בירוצין, אבל אם הותיר הרבה, בודאי 
 ם קי: שאם יש שיעור למים ומלינהו בכלי גדול שלא נתקדש. י. והחזו"א הוכיח כן מזבחמלאיםלא חשיב 

 

 מידת ההין

) הק' דהא ההין שעשה משה לא נמשח בשמן המשחה, ואיך נעשה כלי שרת ליטעון גניזה, דהא בסק" ב (סי' דוד שמקדה איגנז.
הכלים שעשה משה דוקא משיחתן מקדשתן. והוכיח מזה דכדי לטעון גניזה ככ"ש לא בעינן שיהא בו קדושת הגוף, אלא גם קדושת 

 פה וקדושת דמים לכלי שרת טעון גניזה. 

רדב"ז (פ"א כלי וההמדה.  אותה לעולם המקדש מן תחדל לא במשכן הין שהיה שניותהמירוש בפכתב רמב"ם . ההוהכיון דהוה 
[ולפי המקד"ד מיושב, שגם בבית שני עשו הין, ועשו אותו לזכר בעלמא. וצ"ע שאיך נתקדש הרי עבודתן מחנכתן כתב המקדש הי"ז) 

הכ"ה) שאם ניסך מים והמנח"א (ח. עמ' קיח) תירץ ע"פ מש"כ הרמב"ם (פ"ב פסה"מ שזהו רק לקדוה"ג, וסגי בקדושת פה להיות כל"ש], 
 .או יין בקערה או בהין כשר

 

 רביעית מים למצורע

חידוש שהיו מביאים מים שנתמלא ברביעית הלוג של המקדש [שהרי טהרת המצורע (ד"ה במשנה רביעית) העיר שזהו שפ"א ה
י"א טומאת צרעת כתב שהיו משתמשין בכלי חרס, ולא הזכיר מדה זו, והזכירו דוקא היא מחוץ לג' מחנות], ועוד הרמב"ם רפ

 וילה"ע עוד דלכאו' הוי מעילה.  בהל' כלי המקדש (פ"א הי"ח).

 

 בשחיטת איל הוא דקדוש



ציורים הק' דאע"פ שלא נמשח משום לחם נזיר, אבל כיון שלמעשה מדדו בו, וא"כ איך יש (ד"ה אי למצורע) במיוחס לרשב"א 
שלא נתקדש הלחם בשחיטת הזבח [כמו שלא לשמה], והרי יש בו קדוה"ג משום המדידה. ותירץ שאין מקדשין אלא הראוי להם, 
ואע"פ שמקדש ליפסל, אבל הכא שלא נתנו אלא למדידה אינו מקדש. וכעי"ז הק' הלקה"ל על לחמי תודה, ותירץ שאינו מכוון 

מדעת. והחזו"א (סי' כה סק"ו) תירץ דלחמי תודה לא נתקדשו מחמת מדידה, דדין לקדש דהא קי"ל כל"ש אין מקדשין אלא 
 קידוש שלהם הוא להתקדש ע"י שחיטת הזבח.

 

 מים קדושים להשקאת סוטה

שהן כבר קדושים שלקחם מן הכיור. ורש"י (ד"ה חצי לוג) והתו' (ד"ה אי) פרש"י כת"י  אי לסוטה וכי חולין הוא דבעי לקדושי,
העליון פירש להיפך, שהוא חולין גמורין וא"צ קידוש, ותמוה שיש מח' כה קיצונית. וביאר הגרי"ז (חי' סוטה טו: ד"ה במשנה 
היה) דאי אפשר לקדש המים בכלי שרת אחר ולהשתמש בהם בשביל הסוטה, שאין הדין לקדש המים, אלא שיהיו מים קדושים, 

הכי תרגם 'מי כיור', וכמו דבעינן עפר המשכן, ה"ה דבעינן מי כיור דוקא, והוא סוג המים ולא מים קדושים. ולהכי אין מח' בין ול
הגירסאות, דאף שהמים היו קדושים, אבל לא היה דין לקדשם, וזהו פירוש רש"י העליון שאין דין לקדשם, ורש"י כת"י כתב 

 ן שלהם, ולא לקדשם בשביל זה. שלמעשה היו קדושים, אבל רק זה הדי

 

 נר שכבתה

רש"י פירש שכבה באמצע הלילה, והק' הרשב"א (שו"ת עט, שט) דאמאי נדשן, הלא מצותה שידלק  דשן השמן נדשנה הפתילה.נ
שכבה מיירי והרשב"א פירש דקאי על נר מערבי, שצריך שידלק תמיד, ו. מאותו שמן ופתילה כל הלילה, וא"כ צריך להדליקה שוב

שמצוה להדליק ביום, והרשב"א כתב הוכיח מכאן שיטתו  הי"ב) –. והרמב"ם (פ"ג תו"מ ה"י , ומצות דישון הוא דוקא ביוםביום
 שם שהרמב"ם למד כן מסוגין, דמיירי שכבה בבוקר.

מצות מצד ובישוב דעת רש"י, כתב הגרי"ז (הל' תו"מ) שיש שני דינים בדישון המנורה, מצד מצות הטבה שהוא דין במנורה, ו
יב. דדנה אם יש מצות דישון במנורה לפי הר"י, וצ"ע הלא מצות -דישון, שהוא דין בדשן עצמו [והוכיח לה מסוגיא דמעילה יא: 

הטבה מפורש בתורה, וכה"ק התוס' זבחים מד., ותירץ הגרי"ז דסוגיא דמעילה דנה מצד דיני הדשן, דלהכי יש מעילה בדשן עד 
דשן]. ואה"נ מצות הטבה היא בבוקר דוקא, אבל הכא נאמר דין בדשן, שנעשה דשן בזה שכבה. שעת הטבה משום שיש מצוה ב

ובשיעורי  ונפ"מ דמצות מצות הטבה בעי בגדי כהונה, ואילו מצד מצות הדישון ל"ב בגדי כהונה [והוכיח זה].  
ות דישון הוא דוקא בזמן שנכבה בגמר הגרב"ד פוברסקי (זבחים יא:) כתב שגם הרשב"א מודה להני שני דינים, אלא דסובר דמצ

 בלילה שהיא באמצע מצות ההדלקה, עדיין אין מצות דישון.מצותה, אבל 

הרמב"ם כתב ע"ז שהדלקת הנרות הוא הטבתן, וצ"ע הלא הם שתי מצוות שונות, וכמבו'  ,בעיקר שיטת הרמב"ם שדולקין כל היום
 ביומא כד: דהטבה הוי עבודה אלא שיש אחריה עבודה, ואילו הדלקה לאו עבודה היא. וביאר הגר"ח (פ"ט ביאת מקדש) דהדלקת

 דהדלקת ם"הרמב וזוהי כוונת, תמיד קיםדול הנרות שיהיו הוא מצותה דעיקר אם כי, ההדלקה מעשה בעצם המצוה אין הנרות
 ההדלקה מעשה עצם כ"משא, דהטבה זו מצוה דמיקיימא הוא בהכי כהלכתן דולקים שהנרות דבמה ל"ר, הטבתן היא הנרות

 . זו מצוה קיום לעיקר שייכה אינה

 הוא ההדלקה מעשה בעצם דלאו הדלקה כ"והדישון ונתינת השמן הוי מצותם בגוף המעשה [ולהכי איתא בגמ' שהם עבודה], משא
 הנרות דהדלקתהוכיח ממש"כ הרמב"ם ו . המעשה עצם על רק חלותה עבודה דדין, עבודה בכלל אינה כ"ע המצוה שמיקיימא

 זמן לה קבוע לאו עצמה דהדלקה מזה דמבואר, תמיד בה שנאמר משום זמן להם שקבוע כקרבנות הטומאה ואת השבת את דוחה
וצ"ע הלא פסק הרמב"ם שמצוה זו כל בוקר ובין הערבים, אע"כ דהדלקה לאו קבוע לה זמן, אע"כ דמעשה ההדלקה אינה , היא

ולפ"ז את"ש במה שפסק הרמב"ם בביא"מ שם דהדלקה בזר כשרה, דכיון שאין מצוה במעשה ההדלקה, סגי  מעכבת כלל. 
 גם בהדקלת זר לקיים מצותה. 

 

 מנורה של מקדש של פרקים היה

יל"ע אם דין נרות במנורה הוא מצורת המנורה או דין במעשה הדלקה [ובדומה לזה חקר הגרי"ז פר' בהעלותך בדין יאירו שבעת  
וברש"י העליון (ד"ה תלמוד לומר) כתב דכולה חדא הנרות, ונפ"מ דדינים שהם בצורת המנורה נוהגים בה גם כשאינה דלוקה]. 

 הנרות שהיו יהודה' ר דברי) כתב וז"ל, לכה, לט פרקנורה. אבל הרמב"ן בפר' תרומה (היא, ומבו' שהוא חלק מן החפצא של מ
עכ"ל, ומבו' שלא , עצמן בפני שם להם ויש, השמן לקבול כלים שהם מפני, האלה הכלים הכתוב יקראם כן פי על ואף, עמה מקשה

  היה חלק מגוף המנורה.


